# 兩個革命的對話: 1789&1911 (上)

#### • 孫隆基

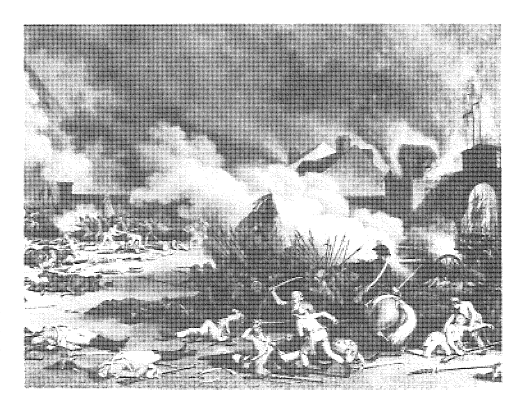
### 一 前 言

1912年,中國人成立了亞洲第一個共和國。它具有強大的總統制,和美國的制度類似,它的內閣制則想仿照英國,建立在國會的多數黨之上。這真是冶英、美民主制度之精華於一爐。但中國的政治現實則是另一回事!在1913年,袁世凱總統派刺客把多數黨領袖、有望當內閣總理的宋教仁殺了。其後,袁世凱挑起內戰,鎮壓「二次革命」,想葬送民國,恢復帝制。這個拿破崙式鬧劇使初生的民國從此多事,長期陷入不穩定,以致對日本日益明朗化的威脅無招架之力。

中國現代化知識分子,在建國之夢被粉碎之餘,開始質問國民性是否基本上有問題。至1917年,他們的破舊運動,在一群北大師生大力鼓吹下,匯聚成「新文化運動」。新文化發出的聲音又被1919年5月4日愛國反帝運動的擴音器遠播四方,在中國思想界造成巨瀾。「五四運動」導因於中國在巴黎和會之屈辱——中國明明是戰勝國,卻因國勢衰弱而遭戰敗國待遇。此時,俄國「十月革命」已於1917年爆發,因巴黎和會而對西方失望的中國知識分子,有一大部分轉向新生的蘇聯。至1921年,在共產國際扶植下,中國共產黨成立,其領導人物就是新文化領袖陳獨秀和李大釗等人。這一連串歷史事件的發展,令毛澤東在1940年回顧地總結:「五四運動是在當時世界革命號召之下,是在俄國革命號召之下,是在列寧號召之下發生的。」①

毛澤東的聲音雖具無比權威性,但五四知識分子心目中與中國現況相關的 革命,該不是俄國革命,而是法國大革命。事實上,俄國革命發生後數年,因 為列強對新生的蘇俄之封鎖,中國對其消息仍十分不靈通,透過西方傳媒所知 者盡是對俄國「過激黨」的歪曲報導。遲至1920年,北京《晨報》還必須派一名通 毛澤東認為五四運動 是在俄國革命號召之 下發生的,但五四知 識分子心目中與中國 現況相關的革命,該 不是俄國革命,而是 法國大革命。

<sup>\*</sup>本人曾用同標題發表英語論文,內容不盡相同,詳註⑬。



本世紀初,中國知識 分子對法國大革命評 價不一,這種分歧具 見於維新派與革命黨 的論爭之中。

訊員穿越戰火漫天的西伯利亞,常駐莫斯科,以便對俄國革命作第一手報導,這與當時法國已有大批「勤工儉學」的華人不可同日而語。五四時代對法國大革命熟悉的程度無疑遠勝於俄國革命。發生於十八世紀末的法國大革命,至十九、二十世紀仍餘波蕩漾,也該比剛發生、前途未卜的俄國革命累積了更深廣的歷史透視。因此,民初中國人談中國革命常用的諷喻該是法國大革命。

### 二 清末維新派與革命黨的「法國大革命」觀

俄國革命在1917年才發生,但在民初,中國人談法國大革命已有十年以上經驗。最早談法國大革命的是曾兩度遊歷法國的王韜,他根據兩部日本著作,於1871年編成《法國志略》一書,第一次簡略地介紹了法國革命始末②。但王韜長期在香港當記者,他談法國革命在當時是一個孤立事件。中國人談法國革命之形成思想傳統,實導源於清末維新與革命之爭。

根據康有為《自編年譜》所述:他曾於戊戌年(1898)進呈清帝《法國變政考》一書,在他的《戊戌奏稿》裏則記載為《法國革命記》一書。其中有「流血遍全國,巴黎百日而伏屍百九十萬,變革三次,君主再復,再綿禍八十年。……革命之禍,遍於全歐,……而君主殺逐,王族逃死,流血盈野,死人如麻」之語。康的記載很可能是一個存心的時代錯誤。有學者認為:康之論說「似乎不像是戊戌年間啟發光緒憤發變法,倒像是在辛亥革命風暴來臨之前,康有為咒詛革命的言辭」,並斷言該書未曾向清帝呈遞③。

1890年代的維新派是民主派,他們的公羊三世說認為英、美等國實行民主制,已經進入「太平世」,而中國的君主專制還停留在「據亂世」。因此,康有為

俄國革命在1917年才發生,但在民初,中國人談法國大革命已有十年以上經驗。中國人談法國革命實施,以思想傳統,實際清末維新與革命之爭。

當無猛烈攻擊法國大革命之理。在庚子年間(1900),保皇會支持被囚禁的光緒帝,甚至想在長江中游舉行武裝起義,也不像是反對暴力革命。

維新派開始負面地看待法國大革命,該是其意象被革命派佔用了以後之反應。1901年,革命派在東京的報刊《國民報》主張中國人該學習法國革命:

昔者法蘭西之民,受君主壓制之禍為最慘酷,十八世紀之末,大革命起, 倡自由平等主義者,聲震全歐,列國專制之君聞聲震駭,……一千八百 三十年及一千八百四十八年,法國復大革命,影響所及,列國民主黨,一 時並起,謀覆專制之政府,有沛然莫禦之勢。

於是歐洲各國相繼「本民主旨義,立憲法、開議院」,作者認為本此途徑,「我國民可興矣」④。激進派雜誌上,亦開始宣傳法國大革命及由其肇始的整個十九世紀革命時代⑤。

1906年,康有為在《新民叢報》上發表〈法國革命史論〉。其中針對當時清廷 將開議院,以古為鑒地說:「法之召大亂也,以初開議院之制未善也。」康仍存 把共和等同於「大同」之思想遺迹,認為法國大革命「其要旨日人權平等也,主 權在民也,普通選舉也,此至公至平之理,聖者無以易之,實大同世之極則 也,然孔子早明太平之法,而必先以據亂世、升平世,乃能致之。」法國革命實 行時代不當,結果「凡預於革命之役,無仁、暴、智、愚、賢、不肖,無一人 能免者,百二十九萬人,流血以去一君,卒無所成,只助成武人拿破崙為大 君,復行專制而已。」⑥

康對「恐怖時代」的描繪後來成為對該時代的標準敍事,甚至為李大釗等人 沿用,值得節錄在下。在康眼中,革命暴民「乃燒宮殿、破鏡器、焚古書、毀 寶物、發陵廟、掘諸名相之墓、焚寺社、毀第宅,法國千年之寶盡矣」。康又 極度渲染革命政府對保皇的旺代(la Vendée)郡之血腥鎮壓⑦:

拉在德州人八十萬,歲為勤王之舉,且守教甚篤,與革命黨不共戴天。……革命軍以廿萬大兵破之,……尚以行刑遲煩,置囚於大溺舟而沉之,名曰革命宣禮式[指洗禮],或對鄉合年男女投水中,名曰革命結婚刑,凡合刑、水刑死者一萬八千餘,此外死者三萬餘,河流皆臭,二百里間水赤,鳥雀集啄人屍,魚含毒不能食,舟夫拔錨多獲屍。……

革命派機關報《民報》指出〈法國革命史論〉表現「尊君之心理」⑧。這個批判基本上不誤,但亦必須指出:康在該文裏並非全面肯定法國舊王朝,亦同情在「恐怖時代」被山岳黨(the Mountain)清算的革命派紀朗德黨[the Girondins]:「是時法國革命之志士,才英民望,一朝盡矣。全法之八十六州,皆歸心及倫的黨者也。……[及山岳黨興,]於是法革命正黨及倫的終,而法之恐怖時代出,大亂綿於八十餘年,流血至於數千萬人,不亡國幾希。」紀朗德黨之失敗,康歸咎於「不忍人之心」,完全缺乏社會力的分析:「故當大變,非常仁柔之君子,必以猶豫不忍敗,悍毒之奸雄,必以凶忍捷疾勝。」⑨(康到了民國時代創辦一

1906年,康有為在 《新民叢報》上發表 〈法國革命史論〉。康 對「恐怖時代」的描繪 後來成為對該時代的 標準敘事,甚至為李 大釗等人沿用。 份反對民國的雜誌就叫做《不忍》。)他稱「山岳黨」為「屠伯」,影射孫中山革命派 為暴徒。

維新派之與紀郎德黨認同,亦浮現在梁啟超1902年歌頌羅蘭夫人(Madame Roland)一文。羅蘭夫人為紀朗德黨領袖之一,在「恐怖時代」被送上斷頭台,臨刑前曰:「嗚呼!自由自由!天下古今幾多之罪惡,假汝之名以行!」⑩我們應該這樣看問題:當時的革命、維新兩派都是激進派,都是被清廷通緝的要犯,因此並非左派右派之分,如果用現代名詞勉強稱之,不妨把革命派稱作「極左派」、維新派稱作「中左派」。

## 三 法國大革命與國民性

1903年以前,梁啟超搖擺在維新與革命之間,一方面與孫中山派暗通款曲,另一方面又受乃師康有為壓力留在保皇會內。在1902年,梁歌頌法國革命女傑羅蘭夫人之餘,亦把法國大革命當做反面教材,提出革命是否適合國民性的命題。「國民性」的討論已明顯擺脱公羊三世的普遍進化階段論⑪:

法蘭西人……百年之內,變政體者六,易憲法者十四,至今名為民主,而 地方自治與個人權力毫不能擴充,此拉丁人所以日蹙於天演之劇場也,若 夫條頓人,則其始在日爾曼森林中,為一種蠻族時,其個人強立自由之氣 概,傳諸子孫而不失。……盎格魯撒遜人之尤優於他條頓人者何也,其獨 立自助之風最盛。

他在1903年又寫道:「[法國]其國民之性情,乃與共和主義最不相容。……自治者,共和政治最切要之條件也,而法人曾無所練習,百事皆仰賴政府。」⑫其弦外之音暗示中國國民性亦不宜實行民主共和。

梁的說法明顯地受到主「國家有機體說」的瑞士學者伯倫知理(Johann Kaspar Bluntschli)影響。梁把一個比喻當做邏輯推論:「凡有機體之發達,必經自然之順序,歷爾許之歲月,又無他種故障以夭摧之於中途,夫然後繼長增高以底大成。……泰西史家言法蘭西當大革命時代,全國所產嬰兒,率多癲癇,社會之現象,遺傳於其群眾之心理中者,如是其可畏也。」⑬這裏亦多少反映當時流行的後天特徵可遺傳的拉馬克生物學理論。

其時,社會心理學亦在西方與日本抬頭,有學者認為它與國家有機體說打對台。其實兩者並非完全劃清界線,在思想博雜的梁啟超身上尤其劃不清。梁除了國家有機體說之外,還大量引用當時流行的社會心理學說。在西方,社會心理學與起於十九世紀末,至世紀之交大盛於日本,旅居日本的中國知識分子則轉從日本處受到影響。當時社會心理學着眼的是「集體心理」(the group mind)。這個概念到了二十世紀20年代,受到新興的行為主義批判才衰落。因此它可以說支配了維新、革命之論爭,下及五四思潮。當時集體心理學用人與人之間的「暗示」(suggestion)、「模仿」(imitation)、「同情」(sympathy)來解釋集



呂邦的群眾心理學理論,在20年代以前的中國曾被廣泛援用。

體心理的形成。它很重要的一個分支就是國民性研究,主要流行在德、法兩國,在德國叫做Völkerpsychologie,在法國叫做psychologie des peuples,英語裏則翻成the psychology of peoples 或 racial psychology,到了中國,就變成「國民心理學」,並由此衍生「國民性」一詞母。

集體心理學泰斗是法國的呂邦(Gustave Le Bon),著有發揚國民心理學的《民族進化的心理法則》(Lois Psychologiques de l'Evolution des Peuples, 1894),並著有《群眾心理》(Psychologie des Foules, 1895)以及《法國大革命與革命心理》(La Revolution Francaise et la Psychologie des Revolution, 1912)。三書都拿法國大革命印證群眾心理之非理性和革命心理之暴虐。呂邦是法國第三共和時代的保守派,他悲嘆普法戰爭中法國的敗績,尤其對戰敗期間「巴黎公社」暴動反感。他想用學說鞭撻國民劣根性,並把法國政局長期不穩定歸咎於法國大革命,認為正是法國人劣根性造成暴民政治和拿破崙主義的惡性循環。中國人在呂邦的「科學性」權威性籠罩下談法國大革命,其實乃透過第三共和時代保守派觀點看該革命⑤。

呂邦在今日已被人遺忘。中、日學者收集近百年來中國有關法國大革命的 史學項目,也把他遺漏了。顯然,他們只着眼於「史學」,完全忽略了當時流行 過一陣子的「國民心理學」,以及被它影響的各個方面的論說。

1903年,《新民叢報》連載梁啟超胞弟梁啟勳的〈國民心理學與教育之關係〉一文,介紹「法儒李般Le Bon氏所著國民心理學*The Psychology of Peoples*〔筆者按:《民族進化的心理法則》一書之英譯〕。」⑩該文時代背景是科舉制度將廢

中國人在呂邦的「科學性」權威性籠罩下談法國大革命,其實乃透過第三共和時代保守派觀點看該革命。

前夕的「國民教育」討論。大家都把改造國民性寄望於國民教育,梁啟勳遂指出國民性極端之易塑造,並引法國大革命為例:「若國民議會時代(即大革命時代)之法國人其殘虐若彼,拿破崙帝政時代之法國人,其順良又若此,前後不及二十年而截然成反比例。」⑪但呂邦的原意是國民性極端難塑造,他舉出山岳黨專政時代的暴民政治與拿破崙時代的順民政治,為了説明同一個國民劣根性的兩個面相。

同時期,梁啟超本人也提到呂邦。1903他遊北美,有感於唐人街之凌亂程度冠於全球,「即李般所謂國民心理,無所往而不發現也。夫以若此之國民,而欲與之行合議制度,能耶否耶?」⑩梁的〈新民說〉中有一整段例子來自呂邦《民族進化的心理法則》一書中的一段⑩。呂邦認為拉丁民族不如英美民族優秀,因此英美民族可以實行議會政治,拉丁民族的共和國徒然製造混亂,梁對此完全同意。

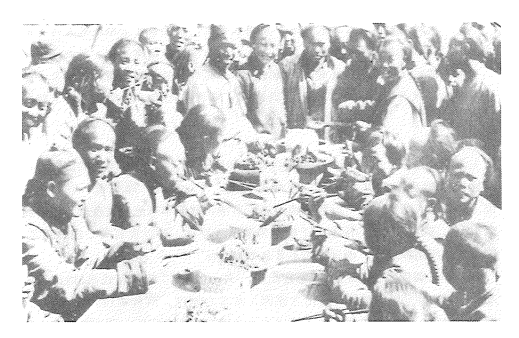
此時,國民心理學被維新、革命兩派廣為運用。梁啟超的同志蔣觀雲在《新民叢報》上連載了〈共同感情之必要論〉與〈論中國人崇拜岳飛的心理〉②。前文用社會心理學的「同情」概念説明現代國家必須以共同心理為基礎。後文用類似「暗示一模仿」論的分析指出:中國民眾對岳飛的英雄崇拜有助於民族主義之發揚。岳飛乃抗女真的英雄,因此蔣氏此文顯示出《新民叢報》上亦有排滿情緒。至於革命派訴諸國民心理學説則更明顯。中國革命同盟會的朱執信提出「心理的國家主義」,和梁啟超的國家有機體説打對台②。當時還沒有「民族主義」一詞,因此「心理的國家主義」這個古怪名詞就是指民族主義。《民報》第24號〈革命之心理〉一文,則鼓勵用暗殺手段振奮「病幾彌留、不可救藥」的「國民心理」②。後來日本當局以該文為藉口把該刊查禁。

同盟會的汪精衞用社會心理學論證國民性可藉革命而更新:「夫國民所持以為國者有二,一曰歷史,二曰愛情〔即sympathy,一般作「同情」〕,因歷史而生愛情,復以愛情而造歷史,蓋國民固有歷史的遺傳性,然必其所際遇,與古人同,然後樂於因循,若其遭值者,世局人心,均開前古所未有,而外緣之感觸,有以濬發其愛情,則因比較心而生取舍心,因取舍心而生模仿心〔指imitation〕,其變至繁,其進必烈。……是唯當濬國民之愛情,以新國民之歷史。求所以濬其愛情者,自心理以言,則為教育,自事實以言,則為革命。」但國民心理學泰斗呂邦把革命說成很可怕。汪對「革命」就不得不有所辯解:

顧教育為眾所咸韙,而革命則有遲疑不敢額者,以謂革命之際,國民心理,自由觸發,不成,則為恐怖時代,即成矣,而其結果奚啻不如所祈, 且有於所祈相違者,求共和而復歸專制,何樂而為此耶?

汪精衞指出美國革命產生華盛頓,而法國革命則造成拿破崙稱帝,乃因國情不同所致。按此邏輯,中國的國情應當會產生拿破崙才對,但汪筆鋒一轉,認為革命派可以制定「約法」防止它:「其樞機所在,為革命之際,先定兵權與民權之關係。」②換而言之,汪的「國民心理學」不得不訴諸唯意志論,正如他所說:「蓋社會心理常為事實之母。」②

中國革命同盟會的朱朝信提出「心理的國家主義」,和梁啟對的國家有機體說打對的國家有機體說打對於主義」一詞,因此「心理的國家主義」「心理的國家主義」這個古怪名詞就是指民族主義。



梁啟超等人指出共和 政體與中國國民性相 枘鑿。

汪氏之國民心理學的確能把滿州「異族」排除在漢人「共同感情」交流範圍之外。至於國民革命是否符合「國民心理」,汪似乎訴諸法國革命派的邏輯:唯有革命行動方能解放被專制君主壓抑的「公共意志」,因此革命行動本身就是國民共同感情之母。汪説:「疇昔吾國民有國民思想矣,然專制之毒,足以摧抑之,有民族思想矣,然君臣之義,足以剋滅之。今欲使國民心理發達變遷,則當葆其固有者而去其沮遏者。去沮遏之道,在聲專制君主政體之窮凶極惡。……而國民思想、民族思想,則我民族之所固有者,在發揮光大之而已。使民族主義國民主義而大昌明也,則〔革命〕約法者,乃應於國民心理之必要,而不能不發生者也。」③法國大革命之具備此功能似乎乃激進派共識。早在1903年,同盟會成立以前,留日學生雜誌《浙江潮》已有文章指出「民族主義」乃「法國大革命」和「拿破崙」之「產物」③。

梁啟超答辯革命派,與法國革命時代英國反革命思想家布爾克(Edmund Burke)同調,亦即主張任何變革都不應急驟,必須是符合歷史傳統的漸變。 梁指出:在現階段,共和政體並不適合中國國民心理。從此前提出發,梁指責 汪「所以為標準者,實外國心理,非本國心理」,並警告「專以感情論投合社會, 非社會之福,而社會之禍也,法國其前車也」②。 梁啟超答辯革命派, 與法國革命時代英國 反革命思想家布爾克 同調,亦即主張任何 變革都不應急驟,必 須是符合歷史傳統的 漸變。

### 四中華民國與法蘭西共和國

民國成立之年——1912年——前清時代曾為上海立憲派機關報的《東方雜誌》發表總編輯杜亞泉的〈共和政體與國民心理〉一文,謂:

國民心理者,社會心理之表現於一國國民之間者也。.....各國國民,皆各 有其特殊之性質,彼此不能強同,是即所謂國民心理。......吾國民重事實 而忽原理,......美國法國之革命,皆以理想為之先驅,革命之後,政體遂 變。我國之革命,自湯武以來,無處數十次,僅於事實上驅逐暴君污吏而 已。……論者每謂現今吾民國政治上,兵馬權重而法律權輕,行政權重而 立法權輕,與法美諸共和國之政治,頗異其趣,而予則以謂此等現象,殆 國民心理之所構成。……然兵馬之權,事實上之權,法律之權,原理之 權。

杜主張調和兩者,締造符合中國特色的共和國:「……吾中華現實的國民,自不能以純粹理想的共和政體,移植於其間。……雖然,理想者,事實之母也……吾國人藐視理想,以為迂闊而遠於事情,數千年來進步之遲緩,概由於此。……〔因此,必須〕採歐人千餘年來發明之原理,而以現實的心理陶鑄之,則今日之所謂原理者,他日未必不著為事實。」28

翌年,國民黨的《民立報》上亦出現一文,指出:「昔吐克威爾〔指法國的Alexis Tocqueville〕謂一國進化之原因,當求之制度,而魯本〔呂邦〕氏非之,以為制度者,進化之結果,非其原因也。各國有特殊之民性,發而為特殊之制度者,於以成其特殊之文明。文明之肌髓、制度之精神,蓋深蘊於其積千數百年相累而成之國心民心理組織。故文明不可假借。」該文不可免地以法國為參考:

吾為共和國,法又一共和國,則吾之民性,又猶法之民性數?……〔如果中國〕現行法國制度,其精神不特與拿破崙時代無異,亦且與路易十四時無殊。

在「二次革命」期間, 袁接受西方記者訪問,後者問他是否想 仿效拿破崙,袁回答 說:「余欲為華盛頓, 非拿破崙也。」 該文亦暗諷當時正進行中的墨西哥革命,並顯然運用呂邦的拉丁民族政治不上 軌道的論說:「若夫學步邯鄲,效颦西子,鶩虛名而受實禍者,則有南美諸共 和國在。……南美諸國以拉丁民族而採用英國民族之制度,致與其民性相戾故 耳。」但該文不願過份悲觀,因此仍得出締造具中國特色的共和國之結論:「民 性為我所獨具,則制度不妨為我所獨創。」②

但前立憲派和前革命派如此唱和,不啻對中國「國民心理」是否適合共和政體提出大大的問號。「國民心理」乃萬靈丹,贊成民國者可把共和政體説成符合「國民心理」。反對民國者亦可把共和政體説成與「國民心理」枘鑿,甚至同一個人可在不同場合把它作因時制宜的運用。至於法國大革命這個諷喻,也同樣地被「各取所需」。

民初逃避不了法國革命這個諷喻。1912年,袁世凱與同盟會(後改組為國民黨)因內閣問題起衝突,南方各大城市報紙普遍譴責他破壞法制,甚至含「效法拿破崙推翻共和國的野心」。袁於1913年3月派兇刺殺宋教仁,觸發國民黨的「二次革命」。在這段期間,袁接受西方記者訪問,後者亦問他是否想仿效拿破崙,袁回答說:「余欲為華盛頓,非拿破崙也。」至下半年,袁消滅南方的革命派實力,至1914年中,又消滅在北方響應「二次革命」的白朗起義。革命黨勢力之敗滅為帝制復辟清除了道路,一班清廷遺老不明袁之意向,以為回朝時刻來臨,蠢蠢欲動。袁不得不於11月下令「申禁復辟邪説」,痛斥遜清復辟分子昧於

「世界大勢」與「國民心理」。至1915年,袁以自己稱帝時機成熟,於是袁政府開始發出一些奇談怪論。10月間,袁氏「因墨國亂事〔指墨西哥革命〕,亦以為強行共和非永久之計」,其政府操縱國民會議「響應」國民請願變更國體,說:「此次國體請願……已足徵國民心理之所同。」又以當時進行中的墨西哥。葡萄牙兩國革命造成之亂勢作「國體不宜」的反面教材。但袁登基前夕,爆發了雲南蔡鍔的護國軍起義。12月29日,袁以「民意」名義討伐,公告說:「主張君憲正為我國民真正心理之表現,……去共和之餘毒,復古國之精神,使此後海宇晏安,定於一統。」⑩

袁世凱稱帝不得人心,雲南起義一聲炮響,南方獨立,眾叛親離。連鎮守南京的北洋台柱馮國璋將軍亦於1916年4月16日通電袁,暗示他下台。他以袁記國民心理學之道,還治袁氏本人:「默察國民心理,怨謗尤多,語以和平,殊難饜望。實緣威信既隳,人心已渙,……」勸他的老上司最好「急籌自全之策」③〕。袁終於憂憤而死。

袁鎮壓「二次革命」期間,宣佈國民黨為非法亂黨,在國會另以湯化龍、梁 啟超新組的進步黨代之,並讓該黨組內閣。梁自清末以來,一直用「開明專制 論」抵制革命思想,至民初則主張中央集權,反對國民黨的地方分權論,因此 與袁世凱的大一統構想合拍。梁於1913年6月在《庸言》上發表〈革命相續之原理 及其惡果〉一文,批判國民黨「二次革命」,自然又脱不了法國大革命的諷喻②:

自民國建號以來,僅十餘月,而以二次革命聞者,幾於無省無之,其甚者則三四次(如湘如蜀),乃至七八次(如鄂)。最近則江西之叛[指李烈鈞起義],尤其彰明較著者也。……夫言革命言共和者,必以法蘭西為祖之所自出。然法國自大革命以後,革命之波相隨屬者互八十年。其最初之十餘年間,則丹頓[Danton,一般譯作旦東]、馬拉[Marat]、羅拔比爾[Robespierre,一般譯作羅伯士庇]、拿破崙迭擅神器,陷其國於恐怖時代者逾一紀。後此中美、南美十餘國踵其轍,……最近則墨西哥兩歲之間,三易其元首矣。

但這段話微妙之處,在用「山岳黨」影射國民黨之同時,也攻擊「拿破崙」。 梁支持袁統一國家,但並不支持他的帝制復辟。當袁的稱帝野心於「二次革命」 後趨於明朗化,梁就和他的學生蔡鍔密謀倒袁。 (未完待續)

#### 註釋

- ① 〈新民主主義論〉,《毛澤東選集》第2卷。
- ② 張芝聯:〈近百年來中國的法國革命史學〉,《歷史研究》第4號(1989.8.15), 頁32-33。
- ③ 孔祥吉:《康有為變法奏議研究》(瀋陽:遼寧教育出版社,1988),頁388-89。
- ④ 〈二十世紀之中國〉,張彤、王忍之編:《辛亥革命前十年間時論選集》第1卷, 上冊(香港:三聯書店,1962),頁70。
- ⑤ 例如《游學譯叢》第12期(1903年)上的〈十九世紀歐羅巴歷史之壯觀〉。

- ⑥ 明夷(康有為):〈法國革命史論〉,《新民叢報》第85號(1906.8.20), 頁1、3、15。
- ⑦ 明夷:〈法國革命史論(續第八十五號)〉,《新民叢報》第87號(1906.9.18), 頁2、4。
- ⑧ 寄生[汪東]:〈正明夷法國革命史論〉,《民報》第11號,頁1。
- ⑨ 明夷:〈法國革命史論〉,頁10-13。
- ⑩ 〈近世第一女傑羅蘭夫人傳〉,《飲冰室合集》(北京:中華書局,1989)第6冊,《飲冰室專集》之十二,頁1。
- ① 中國之新民:〈新民説——第四節:就優勝劣敗之理以證新民之結果而論及其取法之所宜〉,《新民叢報》第2號(1902.2.22),頁6。
- ⑫ 〈政治學大家伯倫知理之學説〉(1903.5.25),《合集》第2冊,《飲冰室文集》之十三, 百78。
- (3) 中國之新民:〈新民説:第十九節——論政治能力〉,《新民叢報》第49號(1904.6. 28),頁10、11。
- ⑮ 細節詳本人Lung-kee Sun: "The Dialogue Between Two Revolutions: 1789 and 1911", Republican China, vol. 17, no. 1 (Nov. 1991).
- ⑯ 〈國民心理學與教育之關係〉,《新民叢報》第25號(1903.2.2),頁1。
- ① 〈國民心理學與教育之關係(續第25號)〉,《新民叢報》第30號(1903.4.26),頁1。
- ⑱ 〈新大陸遊記〉,《新民叢報》特刊(1904.2), 頁188、190。
- ⑨ 見註⑩, 頁2。呂邦相應的一段文字見於Gustave Le Bon: *The Psychology of Peoples*, translator unknown (New York: Stechert, 1912), pp. 33–34.
- ② 前文連載於1904、1905年間第47至60號,後文載於1906年第72號,皆署名「觀雲」。
- ② 懸解[朱執信]: 〈心理的國家主義〉《民報》第21號(1908.6.10)。
- ② 伯夔:〈革命之心理〉,《民報》第24號(1908.10.10), 頁10。作者為湯增璧。
- ② 精衞:〈民族的國民(其二)〉,《民報》第2號(1906.1.22),頁19-22。
- ② 精衞:〈民族的國民〉,《民報》第1號(1905.11.26),頁19。
- ② 精衞:〈駁新民叢報最近之非革命論〉,《民報》第4號(1906.5.1),頁15。
- ◎ 余一:〈民族主義論〉,《浙江潮》第1號(1903.2),頁17-18。
- ② 飲冰:〈答某報第4號對於新民叢報之駁論〉(1906.4.24),《合集》第2冊,《文集》之十八,頁80、81。
- ② 不署名:〈制度與民性〉,《民立報》1月5日,轉載於1913年《民國彙報》,頁8-9, 收錄於秦孝儀主編:《中華民國史料叢編》A27(台北: 1976)。
- ③ 李宗一:《袁世凱傳》(北京:中華書局,1980),頁214、250、301、328、334、351。
- ③ 引自劉厚生:《張謇傳記》(香港:龍門書店,1965),頁229。
- ⑳ 《飲冰室合集》第4冊,《文集》之三十,頁51-52。

孫隆基 浙江人,生於重慶,在香港長大,國立台灣大學歷史系畢業後赴美, 先後獲明尼蘇達大學及史丹福大學之碩士及博士學位,曾任教於坎薩斯大學、 聖路易市華盛頓大學和加拿大阿爾拔塔大學,現任職於田納西州孟菲斯州立大 學。著有《中國文化的深層結構》一書,備受學術界及社會注意。